
1 

 

 

Jan Halink, Schrikbeeld, 1976, tempera, 60 x 100 cm.  

LEEN DEN BESTEN 
 

Houdingen ten opzichte van de natuur 
 
Vrijwel dagelijks bereiken ons berichten over de vervuiling van water, bodem en lucht, de uitput-
ting van grondstoffen, de aantasting van de aarde door het broeikaseffect, de afbraak van de ozon-
laag, het verdwijnen van het tropisch regenwoud en het ten gronde gericht worden van soorten of 
zelfs hele ecosystemen. We schrikken van dit alles. De (mogelijke) gevolgen beangstigen ons. Beel-
den van een naderende ondergang doemen op. We voelen ons machteloos bij de grootschaligheid, 
het lange termijnkarakter en de complexiteit van de milieuproblematiek. We beseffen haar verwe-
venheid met de toename van de wereldbevolking: 'Het overleven van de menselijke soort is afhan-
kelijk van de houdbaarheid van het milieu, maar de houdbaarheid van het milieu komt in gevaar als 
de groei van de wereldbevolking niet binnen afzienbare tijd wordt gereduceerd tot nul.'1   

  
Tot nu toe heeft de overheid veel heil verwacht van goede voorlichting, vrijwillige afspraken met 
bedrijven (het sluiten van 'convenanten'), strengere milieuwetgeving en een verbeterde technologie 
(waardoor productieprocessen schoner werden). Ze deed daarbij een beroep op onze goede bedoe-
lingen en riep ons toe: 'Een beter milieu begint bij jezelf'. Het overheidsbeleid heeft bewerkstelligd, 
dat er een iets andere houding ten opzichte van de natuur aan het ontstaan is, maar heeft het hoge 
tempo van de milieuverwoesting nauwelijks vertraagd. Een fundamentele (radicale) verandering van 
houding is vereist, wil de zondvloed niet over ons komen. Maatregelen als het schonen van produc-
tieprocessen kunnen niet uitgesteld worden. Als we bijvoorbeeld in ons huidige tempo doorgaan met 
de uitstoot van koolstofdioxide (door verbranding van fossiele brandstoffen als steenkool, aardgas 
en aardolie), kan de warmte van de zon steeds minder worden teruggekaatst waardoor het op aarde 
blijvend warmer wordt. De gevolgen hiervan zijn ondermeer toename van de neerslag, stijging van 
de zeespiegel, overstromingen in Japan, de Filippijnen, Florida, Bangladesh, Nederland en andere 
landen, uitbreiding van tropische ziekten als malaria, toename van het insectenbestand  - en dus 
grotere schade aan gewassen, sterven van de noordelijke bossen -, opschuiven van de graangrens, 
toename van de frequentie van tropische stormen en enorme grondbranden. Alleen als de uitstoot 
van koolstofdioxide met 60% wordt teruggebracht, zal het klimaat zich kunnen stabiliseren. Een op-
lossing van de milieuproblematiek is hiermee nog niet gegeven. 'Het schonen van de productiepro-
cessen kun je vergelijken met het dichten van de kieren en gaten in een vervallen huis. Het is nuttig 

                                                 
1 Gerrit Manenschijn, Geplunderde aarde, getergde hemel. Ontwerp voor een christelijke milieu-ethiek, 
Baarn: Ten Have1988, 46. 



2 

 

 

en nodig, maar heeft veel van dweilen met de kraan open. Schonen van productieprocessen met 
behoud van onze maatschappelijke mentaliteit en culturele vanzelfsprekendheden geeft geen wer-
kelijke afname van de bedreiging, maar slechts uitstel van executie.'2   

Projecten op het ge-
bied van natuurbeheer, bio-
logisch-dynamische land-
bouw, letten op duurzaam-
heid bij het bouwen van wo-
ningen, gebruik maken van 
zonne- en windenergie, ont-
wikkelen van 'milieuvriende-
lijke' producten, opzetten 
van goede milieuzorg en con-
trolesystemen, onder contro-
le brengen van de explosieve 
groei van consumptie enzo-
voort, zijn belangrijk, maar 
onvoldoende. Naast alle 
noodzakelijke technische, 
economische en politieke 
maatregelen en juist met het 
oog daarop is een bezinning 
op feitelijke, mogelijke en 
wenselijke grondhoudingen 
van de mens ten opzichte van de natuur noodzakelijk.  

Een grondhouding is iets van waaruit concreet gedrag wordt ontwikkeld. In onze grondhou-
ding komt een bepaalde opvatting over de werkelijkheid (een wereld- of werkelijkheidsbeeld, toe-
gespitst: een natuurbeeld) tot uitdrukking. Tegelijk wordt daarin zichtbaar hoe we over onszelf 
denken. Het kan zijn dat we in onze houding ten opzichte van de natuur lijken op een despoot, of 
meer weg hebben van een verlicht heerser, of onszelf vooral zien als rentmeester, of benadrukken 
dat we partner van de natuur zijn of participant of deel van een groter geheel. Ik wil de uiteenlo-
pende grondhoudingen nader aanduiden. 
 
1. despoot 
We menen essentieel te ver¬schillen van de natuur. We stellen ons buiten, dat is tegenover de na-
tuur, onderwerpen haar en doen ermee wat we willen. We worden daarbij niet gehinderd door be-
perkende overwegingen van morele aard of door kennis inzake fragiliteit en draagkracht van ecosys-
temen, en ook niet door verantwoordingsplicht aan God, aan de wereldbevolking als geheel of aan 
toekomstige generaties. 

De natuur heeft voor ons slechts een instrumentele of nutswaarde: ze is leverancier van 
grondstoffen, energie en voedsel; ze is drager van menselijke activiteiten. We beschouwen de na-
tuur als nuttig omdat en voor zover ze een economische, recreatieve, wetenschappelijke en/of es-
thetische waarde voor ons heeft. We menen dat de natuur heeft geen waarde (zin) in zichzelf 
heeft. De waarde die ze heeft, is de waarde die wij eraan toekennen. Alleen de waarde van mens is 
onttrokken aan de (willekeur van de) subjectieve menselijke toekenning: de mens heeft intrinsieke 
waarde, dat wil zeggen waarde in en voor zichzelf, of een ander die waarde toekent of niet. Iets 
wat alleen maar instrumentele waarde heeft, en geen intrinsieke, is altijd vervangbaar door iets dat 
beter of minstens zo goed is.   

Hebben we de grondhouding van een despoot, dan zien we de natuur als meetbare materie 
en te bewerken materiaal. We proberen de wetmatigheden van de natuur te ontdekken om haar als 
was in de handen te kunnen kneden naar eigen behoeften. Beheersing van de natuur achten we 
noodzakelijk om onze gezondheid en welvaart in stand te kunnen houden of te kunnen bevorderen. 
We hebben een onbeperkt vertrouwen in de mogelijkheden van de technologie en zijn ervan over-
tuigd dat er geen grenzen aan de economische groei bestaan. 
 
2. verlicht heerser 
Ook als we de grondhouding hebben van een verlicht heerser, heeft de natuur slechts die waarde 
die wij eraan toekennen. Maar meer dan de despoot houden we rekening met de natuur. We doen 

                                                 
2 Paul van Dijk, 'Een beter milieu begint bij de techniek', in: De Bazuin, 10 juni 1994, 20. 



3 

 

 

dit vanuit welbegrepen eigenbelang. We nemen het materiaal van de natuur, behandelen het met 
de nodige voorzichtigheid en op grond van de nodige kennis en maken er volgens menselijke maat-
staven en doeleinden iets anders, iets 'beters' van. We beseffen dat we niet alles naar onze hand 
kunnen zetten: de hulpbronnen van de natuur zijn immers eindig, ecosystemen hebben een beperk-
te draagkracht en roofbouw plegen op de aarde gaat ook ten koste van onszelf. Voor de overleving 
van mens en milieu verwachten we veel van het optimaal gebruik van een hoogwaardige technolo-
gie.  
 
3. rentmeester 
Als we als despoot of verlicht heerser de natuur tegemoet treden, gaan we uit van de unieke waar-
de van de mens. Dat doen we ook als we onszelf als rentmeester zien. Alleen met dit verschil: als 
despoot of verlicht heerser beschouwen we onszelf als autonoom (we bepalen zelf wat we doen of 
laten), als rentmeester beseffen we dat we verantwoording schuldig zijn aan de 'eigenaar' van de 
natuur (hetzij aan God, hetzij aan toekomstige generaties of aan de wereldbevolking als geheel). 
Als rentmeester mogen we de rente benutten voor onszelf, maar we mogen niet aan het kapitaal 
komen, omdat anders toekomstige generaties verstoken raken van de hun toekomende rente. We 
streven naar duurzame vervulling van menselijke behoeften. Omdat de natuur daarvoor de rand-
voorwaarde vormt, betekent dit ook in enig opzicht: een duurzaam ecologisch evenwicht. 'Centraal 
staan de bescherming, de instandhouding en waar nodig het herstel van natuurlijke en landschappe-
lijke waarden, die in het algemeen gebonden zijn aan oude cultuurlandschappen.'3  
 
4. partner  
Als we onszelf vooral zien als 
partner van de natuur, bena-
drukken we de gelijkwaardige 
plaats van alle levende we-
zens ten opzichte van elkaar. 
De mens staat niet boven de 
natuur, maar gewoon er mid-
denin. De mens maakt, net 
als andere levensvormen, 
deel uit van het wereldwijde 
ecosysteem en schaadt zich-
zelf en zijn bestemming als 
hij zich daarboven verheft. 
De natuur is er niet slechts 
ten behoeve van de mens. 
Haar waarde gaat niet op in 
haar instrumentele of nuts-
waarde. Ze heeft net als de 
mens een eigen, zelfstandige 
waarde, of we haar deze 
waarde haar toekennen of 
niet. Het enige wat ons te doen staat is deze waarde herkennen en erkennen. Als partner van de 
natuur zijn we bereid met de belangen van de natuur rekening te houden. We zijn erop uit zo goed 
mogelijk beider 'doeleinden' te verwerkelijken. We weten ons opgenomen in een dynamisch proces 
van wederzijdse ontplooiing en interactie. Minimalisering van menselijk ingrijpen zien we als voor-
waarde voor maximalisering van natuurwaarden.  
 
5. participant  
Als we onszelf als participant aan de natuur zien, gaan we nog een stapje verder. We stellen de in-
trinsieke waarde van de natuur centraal. We beschouwen de natuur als een geheel waarvan we deel 
uitmaken, niet slechts op biologisch niveau (zoals de dieren) maar vooral ook op het niveau van de 
zingeving. We ervaren onszelf op 'omvattende' wijze verbonden met de natuur. Zo zei de Ameri-
kaanse filosoof en theoloog Holmes Rolston (◦ 1932), kijkend naar een meertje: 'Lijkt mijn huid ei-
genlijk niet op dit wateroppervlak? Noch het meer noch mijn zelf bestaat als onafhankelijk gegeven. 

                                                 
3 Wim Zweers, Participeren aan de natuur. Ontwerp voor een ecologisering van het wereldbeeld, Utrecht: Uit-
geverij Jan van Arkel 1995, 63-64. 



4 

 

 

Het water maakt deel uit van mijn bloedsomloop en hoe meer we deze waarheid letterlijk nemen, 
des te dichter zullen we bij enig begrip ervan kunnen komen.'4  

Aan de ervaring van verbondenheid valt een betekenis te ontlenen die medebepalend is 
voor wat onder 'menselijkheid' te verstaan valt. Dank zij dat waarin we ons onderscheiden van ande-
re natuurwezens, is het ons mogelijk om in een meer omvattende zin tot de natuur te behoren; op 
de wijze van de zelfgekozen bondgenootschappelijkheid of solidariteit, inclusief de daar¬bij beho-
rende zorgzaamheid en verantwoordelijkheid. 

'Leven is een eilandje in een oceaan van zelfordening, en bewustzijn is een heel recent ver-
schijnsel, beperkt tot een klein hoekje van dat eilandje. Zonder die oceaan en zonder dat eilandje 
zou bewustzijn letterlijk niet eens 'denkbaar' zijn geweest.'5 Hoe zouden we dan achteloos zijn ten 
aanzien van dat waaruit we zijn voorgekomen en waarmee we nog steeds met al onze vezels ver-
bonden zijn?  

Het behoort tot de natuur van ieder organisme om in te grijpen in zijn omgeving, alleen al 
door er te zijn. Ingrijpen in de natuur is ook voor ons mensen onvermijdelijk, maar we kunnen pro-
beren zoveel mogelijk met de natuur mee te werken. We kunnen bijvoorbeeld er voor kiezen om 
(op grond van onze normen en waarden) onze expansionistische neigingen te begrenzen. Deelname 
aan de natuur sluit niet uit dat we vanuit welbegrepen eigenbelang met behulp van wetenschap, 
technologie en rationaliteit eigen doelen na streven, maar deze doelen krijgen geen absoluut karak-
ter.  

 
6. mysticus 
Als we de grondhouding van mysticus hebben, zien we in de natuur in laatste instantie enigerlei ver-
schijningsvorm van God of het goddelijke. We willen ons er om die reden uiteindelijk ook mee vere-
nigen. We raken ondergeschikt of maken ons ondergeschikt aan de zelfontplooiing van de natuur. 
 
De grondhouding van de 
despoot, verlicht heer-
ser en rentmeester is 
antropocentrisch: de 
mens is het middelpunt 
en hoogtepunt van de 
schepping. De grond-
houding van de partner, 
participant en mysticus 
is ecocentrisch: de 
mens is slechts een van 
de (voorlopige) eind-
punten van evolutionai-
re ontwikkelingen; hij is 
een onderdeel in het 
ecologisch geheel en is 
van dat geheel afhanke-
lijk; de waarde van de 
mens als levensvorm 
wijkt niet af van die 
van andere levensvor-
men.  
  
De vraag is welke grondhouding het meest de huidige milieuproblematiek veroorzaakt en welke het 
meest bijdraagt tot het ontstaan van een duurzame, rechtvaardige wereld. 
 
In zogenaamd primitieve jagers- of verzamelaarsmaatschappijen maakte de mens in het algemeen 
geen scherp onderscheid tussen het menselijke en het niet-menselijke. De natuur had een direct 
spirituele, morele en sociale betekenis. De menselijke samenleving, de natuur, het verleden, het 
heden en de toekomst waren met elkaar verweven tot een eenheid waarin niet uniciteit maar on-
derlinge afhankelijkheid de maat van alle dingen was. Verbondenheid en verwantschap waren veel 

                                                 
4 Geciteerd door Wim Zweers, 'Het wateroppervlak als mijn huid', in: De Bazuin 4 maart 1994, 15. 
5 Wim Zweers, Participeren aan de natuur. Ontwerp voor een ecologisering van het wereldbeeld, Utrecht: Uit-
geverij Jan van Arkel 1995, 121. 



5 

 

 

belangrijker dan onderscheid en hiërarchie.6 De mens beheerste de natuur niet, maar lokte haar 
hoogstens met zachte hand ergens toe uit. Hij bejegende de natuur als participant. Hij kon vaak 
niet anders. Hij was uitgeleverd aan de nukken van de natuur. Met zoenoffers probeerde hij op alle 
mogelijke manieren de natuur te paaien en zich te beschermen tegen rampen.  

Wetenschap en techniek brachten een enorme verandering. Ze trokken in zekere zin de na-
tuur haar tanden uit. Voor kwaadaardige epidemieën en natuurrampen had de mens iets minder te 
vrezen. Zijn leven werd wat comfortabeler. In onze Westerse cultuur ging de heersershouding te-
genover de natuur de boventoon voeren. Om de functionaliteit en opbrengst van de natuur te opti-

maliseren, onderwierp de mens de natuur 
aan een streng regime, waarin met name 
planologen, ingenieurs, economen en bio-
logen de dienst uitmaakten. De bio-
industrie deed haar intrede. In onze tijd 
klinkt de roep om een andere houding 
bijvoorbeeld die van rentmeester, part-
ner of zelfs die van participant, steeds 
luider. Sommigen neigen er zelfs toe de 
natuur te mystificeren en maken een zich 
invoegen in de natuur tot norm. (Wie het 
laatste doen, moeten wel bereid zijn een 
hoge tol te betalen, immers de natuur is 
een overvol sterfhuis, waarin niet op een 
individu meer of minder gekeken wordt). 

Volgens de christelijke geloofsvi-
sie zijn mensen niet, zoals de dieren, 
geschapen naar hun aard, maar 'naar 
Gods beeld en gelijkenis'. 'Dieren zijn van 

nature zichzelf. Mensen vallen niet met zichzelf samen, hun identiteit ligt buiten henzelf; ze wor-
den pas zichzelf, wanneer ze zichzelf transcenderen in de richting van de Ander/ander. Door deze 
'excentrische geaardheid' is de mens voor zijn overleven in de natuur aangewezen op techniek. Voor 
een nostalgisch verlangen naar een ver¬vlogen voor-technologisch tijdperk, waarin de mens nog on-
bemiddeld met de natuur communiceerde, zijn nergens aanknopingspunten te vinden.'7    
 
Als we ons afvragen welke grondhouding de meest wenselijke is, stuiten we op ondermeer de vol-
gende vragen: 

 Bestaan er tussen de soorten principiële waardeverschillen of is de menselijke soort er een 
tussen de andere soorten? 

 Zijn de belangen van mensen te onderscheiden van die van dieren, planten en ecosystemen? 
 Is er een criterium om te kiezen tussen het leven van mensen enerzijds en dat van dieren, 

planten en ecosystemen anderzijds, voor het geval dat deze keuze onontkoombaar is? 
 Welke rol mag het 'welbegrepen eigenbelang' van de mens spelen (Met 'eigenbelang' bedoel 

ik dan niet het individuele belang, het groepsbelang of het nationale belang, want dat zijn  
slechts deelbelangen. Ik bedoel ermee: het universele belang van de mensheid als soort, het 
menselijk belang dat alle grenzen van stand, afkomst, sekse, godsdienst, nationaliteit en 
gelijktijdigheid overschrijdt; het belang van toekomstige en van thans levende generaties). 

 Waar halen we het recht vandaan om het niet-menselijk leven als (privé of collectief) bezit 
te beschouwen en als een middel om onze materiële welvaart onbeperkt op te voeren? 

 Is omgaan met de natuur niet altijd een vorm van beheer en dus een vorm van machtsuitoe-
fening, of we dat willen of niet?  

 Verdoezelt de term 'partner' niet dat we steeds meer macht over de natuur krijgen? 
 Is economische groei voorwaarde om de milieucrisis de baas te kunnen worden of is groei 

juist één van de oorzaken van deze crisis? 
 'In hoeverre is technologische vooruitgang beheersbaar door de mens, onder andere ten 

dienste van het oplossen van de milieuproblemen? In hoeverre is sprake van een zodanige 

                                                 
6 Manuel Kneepkens, 'Du contrat Naturel', in: Trouw 27 september 1997. 
7 Paul van Dijk, 'Een beter milieu begint bij de techniek', in: De Bazuin, 10 juni 1994, 21. 



6 

 

 

eigenwettelijkheid van de technologie dat niet de mens de technologie stuurt, maar de 
technologie de mens?'8  

 
  
© Leen den Besten 
 
Eerder geplaatst in Kerkleven in Oost-Gelderland 55 (8 november 1996) 3, 6-7. 
Zevenaar, 27 januari 2013. 
 
 
 

                                                 
8 De gaarde een woestijn? De milieucrisis en de verantwoordelijkheid van de kerk. En verkenning ten behoeve 
van het gesprek in de gemeenten, aangeboden door de generale synode van de Nederlandse Hervormde Kerk, 
’s-Gravenhage: Boekencentrum 1991, 25. 


